Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

7

LA ATOPIA DE EROS?
Sesion del 11 de Enero de 1961

Agaton

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

Los mandatos de la segunda muerte.
El significante y la inmortalidad.

El deseo del analista.

La fantasia macarronica del tragico.

Un pequefio tiempo de detencidon antes de hacerlos entrar en el
gran enigma del amor de transferencia.

Tengo mis razones para marcar algunas veces unos tiempos de
detencion. Se trata, en efecto, de entendernos, y de que no perdamos
nuestra orientacion.

Desde el comienzo de este afio, entonces, experimento la nece-
sidad de recordarles que, en todo lo que les ensefio, pienso que no he
hecho mas que hacerles observar que la doctrina de Freud implica el
deseo en una dialéctica.

Ahi, ya es preciso que me detenga para hacerles notar que el
cruce ya esta hecho. Ya por ahi he dicho que el deseo no es una fun-
cion vital, en el sentido en que el positivismo ha dado su estatuto a la
vida. El deseo estd tomado en una dialéctica porque esta suspendido
— abran el paréntesis, he dicho bajo qué forma esta suspendido, bajo
la forma de metonimia — suspendido a una cadena significante, la
cual es como tal constituyente del sujeto, aquello por lo cual éste es
distinto de la individualidad tomada simplemente Aic et nunc. No olvi-
den que este hic et nunc es lo que la define.

Hagamos el esfuerzo, para penetrar lo que es la individuacion,
el instinto de la individualidad, en tanto que la individuacion tendria,
como se nos lo explica en psicologia, que reconquistar para cada una
de las individualidades, por la experiencia o por la ensefianza, toda la



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

estructura real. Esto no es un asunto menor, y no se llega a concebirlo
sin la suposicion de que ella estaria al menos ya preparada para ello
por una adaptacion, o una acumulacidén adaptativa. *El individuo hu-
mano, en tanto que conocimiento, seria ya flor de conciencia al cabo
de una evolucion, como ustedes saben, del pensamiento.*2

A esto, yo lo pongo profundamente en duda, no porque yo con-
sidere que sea una direccion sin fecundidad, ni tampoco sin salida, si-
no solamente en tanto que la idea de evolucion nos habitia mental-
mente a todo tipo de elisiones muy degradantes para nuestra reflexion,
y especialmente, en lo que nos concierne a nosotros, los analistas, para
nuestra ética. *De todos modos, volver sobre estas elisiones, mostrar
las hiancias que deja abiertas toda la teoria de la evolucion en tanto
que siempre tiende a recubrir, a facilitar la concebibilidad de nuestra
experiencia, volverlas a abrir, a estas hiancias, es algo que me parece
esencial.*’ Si la evolucidn es verdadera, una cosa sin embargo es cier-
ta, esto es, que ella no es, como decia Voltaire hablando de otra cosa,
tan natural como pretende.

Siempre es esencial que, para lo que es del deseo, nos remita-
mos a sus condiciones, que son aquellas que nos son dadas por nuestra
experiencia, la cual conmociona todo el problema de los datos. Se tra-
ta, en efecto, de lo siguiente, que el sujeto conserva una cadena articu-
lada fuera de la conciencia, inaccesible a la conciencia. Esta es una de-
manda, y no un empuje, o un malestar, o una impresion, o nada que
ustedes traten de caracterizar en un orden de primitividad tendencial-
mente definible. *Pero al contrario, se traza alli una traza {s’y trace
une trace}, si puedo decir, delimitada por un trazo {trait}, aislada
{isolée} como tal, llevada a una potencia que se diria ideografica**, a

? [El individuo humano, en tanto que conocimiento, seria ya flor de conciencia al
cabo de una evolucion. |

> [En todos los casos, me parece esencial volver sobre estas elisiones, mostrar o
volver a abrir las hiancias que deja abiertas la teoria de la evolucion en tanto que
siempre tiende a recubrirlas para facilitar la concebibilidad de nuestra experien-
cia.] — Nota de DTSE: “Lacan no ha dicho que ese recubrimiento tenia por fin
esa facilitacion”.

* [Al contrario, si traza hay {si trace il y a}, es una traza delimitada, si puedo de-
cir, por un trazo aislado {d un trait isolé}, y llevada como tal a una potencia, diga-



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

condicion de que se subraye bien que no se trata de ninguna manera
de un indice llevable sobre lo que sea que esté aislado, sino que siem-
pre esta ligado a una concatenacidn, sobre una linea, con otros ideo-
gramas, ellos mismos delimitados por esta funcidon que los hace signi-
ficantes. *Esta demanda constituye una reivindicacion eternizada en el
sujeto, aunque latente e inaccesible para ¢l: — un estatuto, un pliego
de cargos (no la modulaciéon que resultaria de alguna inscripcion foné-
tica del negativo inscripto sobre un film, una banda), — una traza, pe-
ro que toma fecha para siempre, — un registro {enregistrement}, si,
pero si*’ ustedes ponen el acento sobre el término de registro {regis-
tre}, con clasificacion en el dossier. Una memoria, si, pero en el senti-
do que este término tiene en una maquina electronica.

*Y bien, es el genio de Freud haber designado su soporte con
esta cadena*®. Creo habérselos mostrado suficientemente, y se los

mos, ideografica] — Nota de DTSE: “Contrasentido: no es el trazo el que esta ais-
lado, ¢l aisla la traza que estd, entonces, ella, aislada. Es toda la conjetura de La-
can sobre el origen de la escritura la que esta aqui maltratada”. — JAM/2 corrige:
[Al contrario, se traza alli una traza {s’y trace une trace}, si puedo decir, delimita-
da por un trazo {d’un trait}, aislada como tal, y llevada a una potencia, digamos,
ideografica] — Todo el tiempo traduzco trace por traza, incluso alli donde podria
optarse por huella, para mantener su relacion cercana a trait, que traduzco por tra-
zo, incluso alli donde podria haver optado por rasgo.

> [Esta demanda constituye una reivindicacion eternizada en el sujeto, aunque la-
tente, e inaccesible para €l. Es un estatuto, un pliego de cargos. No la modulacion
que resultaria de alguna inscripcion fonética del negativo inscripto sobre un film,
una banda, una traza, sino algo que toma fecha para siempre. Un registro, si, pero
si] — Nota de DTSE: “La frase de Lacan est4 «balanceaday: tras la apertura cons-
tituida por la proposicion principal, se encuentra como afirmada tres veces la mis-
ma cosa en tres términos diferentes (estatuto, traza, registro), cada uno estando
golpeado, marcado por un «si pero». La transcripcion de Seuil ha querido «simpli-
ficar» las cosas haciendo varias frases (fueron precisos dos pequenos afiadidos:
«Es», «algo»). Ademas del cambio de estilo, de fraseo, aqui muy manifiesto, ade-
mas de la pérdida de la triplicidad de la asercion, esta simplificaciéon produce un
monstruo. La palabra «traza» viene en efecto a tomar lugar en la lista de lo que
Lacan rechaza (en tanto que esto daria lugar a una modulaciéon: film y banda)
mientras que pertenece a la lista de lo que ¢l reconoce bajo condicién (estatuto o
pliego de cargos, traza, registro)”. — JAM/2 corrige: [Esta demanda constituye
una reivindicacion eternizada en el sujeto, aunque latente, e inaccesible para ¢€l. Es
un estatuto, un pliego de cargos. No la modulacidon que resultaria de alguna ins-
cripcion fonética del negativo inscripto sobre un film, una banda, sino una traza,
que toma fecha para siempre. Un registro, si, pero si]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

mostraré todavia, especialmente en un articulo que es el que crei que
debia rehacer a partir de lo que dije en el congreso de Royaumont, y
que va a aparecer’ — Freud designo su soporte, cuando habla del ello,
en la pulsién de muerte misma, en tanto que *designo*® el caracter
mortiforme del automatismo de repeticion.

*La muerte — esto es ahi articulado por Freud como tendencia
hacia la muerte, como deseo donde un impensable sujeto se presenta
en el viviente en quien ello habla — es responsable precisamente de lo
que esta en juego*’, a saber, de esa posicion excéntrica del deseo en el
hombre, que es desde siempre la paradoja de la ética. Paradoja com-
pletamente insoluble, me parece, en la perspectiva del evolucionismo.
Los deseos, en lo que podemos llamar su permanencia trascendental, a

6 [Y bien, es el genio de Freud haber designado el soporte de esta cadena.] — La
nota de DTSE llama la atencién sobre la diferencia entre d’en avoir (version ST y
DTSE) y d’avoir (version JAM/1), lo que en esta tltima lleva al contrasentido de
afirmar entonces que “es el genio de Freud haber designado el soporte de esta ca-
dena”, y entonces sefiala: “Lacan indica que Freud ha designado esta cadena en
tanto que constituye el soporte para esta memoria de la que acaba de hablar, y no
que Freud habria designado esta cadena como soportada”. — Restituido el en en
d’en avoir, el de de de cette chaine (“de esta cadena”) se debe entender como un
avec (“con”). — JAM/2 corrige: [Y bien, es el genio de Freud haber designado su
soporte con esta cadena.] — JAM/P no se dio por enterado de la correccion.

7 Jacques LACAN, «Observacion sobre el informe de Daniel Lagache: “Psicoana-
lisis y estructura de la personalidad”», Informe al Coloquio de Royaumont, 10-13
de Julio de 1958, en Escritos 2, décimo tercera edicion en espafiol, corregida y au-
mentada, Siglo Veintiuno Editores, México, 1985.

¥ [acentu6] — Nota de DTSE: “Este detalle aqui importa, pues se inscribe en el
error que acaba de ser distinguido” {cf. nota 6}. — La correccién ya sefialada de
JAM/2 vuelve en parte caduca esta nota de DTSE.

? [La muerte. Esto esta ahi, articulado por Freud, como tendencia hacia la muerte,
como deseo de un impensable sujeto, que se presenta en el viviente en quien ello
habla. Este es precisamente irresponsable de lo que esti en juego] — Nota de
DTSE: “;A qué se remitiria este «Este»? ;Al sujeto? ;Al deseo? (Al viviente? Es-
tas cuestiones, que postula su intempestiva introduccion, no tienen mucho sentido
que digamos en el contexto que Lacan sitlia entonces. Ademas, la introduccion de
este «Este» produce la correccion, ella misma erronea, de «responsablex» (cf. la es-
tenotipia) en «irresponsable»”. — JAM/2 corrige: [La muerte. Lo que esta ahi, ar-
ticulado por Freud, como tendencia hacia la muerte, como deseo de un impensable
sujeto que se presenta en el viviente en quien ello habla, es precisamente respon-
sable de lo que esta en juego]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

saber, el caracter transgresivo que les es fundamental, ;por qué, como,
no serian ni el efecto, ni la fuente de lo que constituyen? — a saber,
un desorden permanente en un cuerpo supuesto sumiso, bajo la inci-
dencia que admitamos sus efectos, al estatuto de la adaptacion.

Ahi, como en la historia de la fisica, hasta aqui no se ha hecho
mas que tratar de salvar las apariencias. Y creo haberles hecho sentir,
haberles dado la ocasion de completar el acento de lo que quiere decir
salvar las apariencias cuando se trata de los epiciclos del sistema pto-
lomeico. "’

No vayan a imaginarse que las personas que ensefiaron durante
siglos este sistema, con la proliferacion de epiciclos que necesitaba, de
treinta a setenta y cinco segun las exigencias de exactitud que se ponia
en eso, creian verdaderamente en eso, en esos epiciclos. No creian pa-
ra nada que el cielo estuviera hecho como las pequefias esferas armila-
res. Ellos las fabricaron, con sus epiciclos, y Gltimamente he visto, en
un corredor del Vaticano, una linda coleccion, regulando los movi-
mientos de Marte, de Venus, de Mercurio. Eso constituye un cierto
numero de estos epiciclos, que hay que poner alrededor de la bolita
para que responda al movimiento, pero nadie crey6 jamas seriamente
en eso. Salvar las apariencias queria decir simplemente dar cuenta de
lo que se veia en funcidén de una exigencia de principio, el prejuicio de
la perfeccion de la forma circular.

' Nota de ST, ligeramente modificada: “Si también Lacan da su propia definicién
de este «salvar las apariencias» un poco mas adelante en este seminario, conviene
recordar que esta expresion esta ligada, desde el origen, a lo que Koyré ha llama-
do el itinerarium mentis in veritatem en el debate sobre el heliocentrismo; «salvar
las apariencias» era, por ejemplo, ya el objetivo de la astronomia en Ptolomeo,
quien afirmaba: «[El objetivo de la astronomia] es demostrar que todos los feno-
menos del cielo son producidos por movimientos circulares y uniformes» — cf.
Almagesto 111, cap. 2, {Almagesto es el nombre arabe con el que se conoce la obra
astronoémica Gran Sintaxis Matemadatica, escrita por Claudio Ptolomeo entre el 150
y el 160 d.C., donde se expone el sistema que recoge sus propias observaciones
asi como las de Hiparco de Nicea}, citado por Duhem, p. 487, in Koestler, Los So-
nambulos {Salvat Editores, Barcelona, 1994, p. 46}. El término es retomado a
continuacion, a todo lo largo de este debate. Cf., entre otros, A. Koestler, op. cit.;
Alexandre Koyré, La révolution astronomique, Copernic, Kepler, Borelli, Paris,
Hermann, 1991”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

Y bien, es mas o menos parecido cuando se explica los deseos
por el sistema de las necesidades, sean éstas individuales o colectivas.
Y yo sostengo que nadie cree mas en eso en la psicologia, entiendo en
la que se remonta a toda la tradicion moralista, no més que lo que ja-
mas se ha creido en los epiciclos, incluso en el tiempo en que se ocu-
paban de eso. En un caso como en el otro, salvar las apariencias no
significa nada mas que querer reducir a las formas supuestas perfectas
y exigibles en el fundamento de la deduccion, lo que no se puede de
ninguna manera, con buen sentido, hacer volver a entrar alli.

De este deseo, de su interpretacion, y para decir todo, de una
¢tica racional, trato de fundar con ustedes la topologia basica. En esta
topologia, ustedes han visto desprenderse, en el curso del afio pasado,
la relacion llamada el entre-dos-muertes, que de todos modos no es tan
dificil, porque no quiere decir nada mas que esto, que no hay para el
hombre coincidencia de las dos fronteras que se relacionan con esta
muerte.

La primera frontera, ya sea que ella esté ligada o a un venci-
miento hipotecario que llamamos vejez, envejecimiento, degradacion,
0 a un accidente que rompe el hilo de la vida, la primera frontera es
aquella donde, en efecto, la vida se acaba y tiene su desenlace. Y bien,
es evidente, y desde siempre, que la situacion del hombre se inscribe
en esto, que esta frontera no se confunde con la de la segunda muerte,
que podemos definir, bajo su formula mas general, diciendo que el
hombre aspira a anonadarse en ella, para inscribirse alli en los térmi-
nos del ser. La oculta contradiccion, la gotita que faltaba, es que el
hombre aspira a destruirse en lo mismo que ¢l se eterniza.

Esto, ustedes lo vuelven a encontrar inscripto en todas partes, en
este discurso tanto como en los demds. Encontraran sus huellas en E/
Banquete. *Al fin de cuentas, este espacio, me ocupé de ilustrarse-
los*'" el afio pasado mostrandoles sus cuatro esquinas donde se inscri-
be el espacio donde se juega la tragedia. No hay una sola de las trage-
dias que no se aclare por esto, y precisamente porque *algo del espa-

"' [Me ocupé de ilustrarselos] — Nota de DTSE: “;Por qué haber suprimido esta
indicacion que no es trivial?” {la referida a “este espacio”}.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

cio tragico — para decir el término — habia sido sustraido historica-
mente a los poetas; en la tragedia del siglo XVII, por ejemplo...* '

Tomen cualquiera de las tragedias de Racine, y verdn que, para
que haya apariencia de tragedia, *es preciso que, por algin lado, se
inscriba este espacio del entre-dos-muertes*"*. Andrémaca, Ifigenia,
Bayaceto — jtengo necesidad de recordarles su intriga?'* — si algo
subsiste alli que se parezca a una tragedia, es precisamente porque, de
cualquier manera que estén simbolizadas, las dos muertes siempre es-
tan alli. Lo que hay entre la muerte de Héctor y la que esta suspendida
sobre la frente de Astianax no es mas que el signo de otra duplici-
dad.” Que la muerte del héroe esté siempre ubicada entre una amena-
za inminente para su vida, y el hecho de que ¢l la afronte para pasar a
la memoria de la posteridad, forma irrisoria del problema — eso es lo
que significan los dos términos, siempre vueltos a encontrar, de *esta

duplicidad de la pulsién mortifera*'®.

2 [algo ha sido historicamente sustraido, para decir el término, a los poetas del es-
pacio tragico, en el siglo XVII por ejemplo.] — Nota de DTSE: “«para decir el
término», en la transcripcion de Seuil, parece subrayar el término «sustraido», lo
que no presenta ningun interés. De hecho, es el término «espacio tragico» que La-
can destaca asi. «ha sido», en lugar de «habia sido», produce un contrasentido. No
se ha sustraido algo a los «poetas del espacio tragico» (sintagma inventado por la
version de Seuil); sino: algo del espacio tragico habia sido sustraido, que subsiste
(Lacan lo dice justo después) en los tragicos del siglo XVII”. — JAM/2 corrige
en parte: [algo del espacio tragico ha sido historicamente sustraido, para decir el
término, a los poetas, en el siglo XVII por ejemplo]

13 [es preciso que, por algin lado, haya inscripcion en el espacio del entre-dos-
muertes] — Nota de DTSE: “Que se trate de una inscripcion de este espacio es to-
davia subrayado por el hecho de que Lacan da este espacio mismo como activo,
como sujeto del inscribirse — lo que escamotea el cambio de «es preciso que» en
«es preciso que haya inscripcion»”. — JAM/2 corrige: [es preciso que, por algin
lado, haya inscripcion del espacio del entre-dos-muertes]

' Jean RACINE, Teatro completo, Editora Nacional, Madrid, 1982.

1> Astianax o Astianacte, hijo de Héctor y Andromaca, muerto por los griegos lue-
go de la caida de Troya. La referencia es a Andromaca, de Racine.

% la duplicidad de la funcidén mortifera]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

Si. Pero aunque esto sea necesario para mantener el marco del
espacio tragico, se trata todavia de saber como **este espacio** esta
habitado. Solamente quiero desgarrar al pasar las telas de arafia que
nos separan de una vision directa, para incitarlos a que se remitan a la
tragedia de Racine, a esas cumbres de la tragedia cristiana, que siguen
siendo para ustedes, por todas sus vibraciones liricas, tan ricas de re-
sonancias poéticas.

Tomen Ifigenia, por ejemplo. Todo lo que sucede en ella es irre-
sistiblemente cémico, hagan la prueba. Agamenodn, alli, estd caracteri-
zado fundamentalmente por su terror de la escena conyugal — Ahi es-
tan, ahi estan los gritos que yo temia escuchar, mientras que Aquiles
*aparece alli en una posicion increiblemente superficial en lo que con-

. ’ 1
cierne a todo lo que alli sucede*'”.

Y por qué? Trataré de puntualizarselos en seguida — en fun-
cion de su relacion con la muerte, relacion tradicional por la que siem-
pre es citado entre los primeros *por uno de los moralistas*'® del cir-
culo mas intimo alrededor de Sécrates. La historia de Aquiles, quien
prefiere deliberadamente la muerte que lo volvera inmortal al rehusar-
se a combatir que le dejaria la vida, es ademads vuelta a evocar por to-
das partes, y en la misma Apologia de Socrates, donde Socrates se re-
fiere a ella para definir lo que va a ser su propia conducta ante sus jue-
ces. Encontramos sus ecos hasta en el texto de la tragedia raciniana,
bajo otro esclarecimiento, mucho mas importante. Eso forma parte de
los lugares comunes que, en el curso de los siglos, no cesan de reper-
cutir, de volver a cobrar actualidad cada vez mas, con una resonancia
cada vez mas hueca y ampulosa.

Qué es lo que le falta, pues, a la tragedia, cuando se prosigue
mas alla del campo de los limites que le daban su lugar en la respira-
cion de la comunidad antigua? Toda la diferencia reposa sobre cierta
sombra, oscuridad, ocultacion, referida a los mandatos de la segunda
muerte.

'7 [aparece en una posicion increiblemente superficial] — Nota de DTSE: “Intem-
pestiva omision”.

'8 Tun moralismo]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

En Racine no hay ninguna sombra de estos mandatos, por la ra-
zon de que ya no estamos en el texto en el que el oraculo délfico pue-
de incluso hacerse escuchar. No hay mas que crueldad, vana contra-
diccion, absurdo. Los personajes epilogan, dialogan, monologan, para
decir que seguramente, al fin de cuentas, se dieron mal las cartas.

No sucede asi en la tragedia antigua. EI mandato de la segunda
muerte esta en ella. Y por estar en ella bajo una forma velada, puede
formularse y ser recibido en ella como resultando de esa deuda que se
acumula sin culpable y se descarga sobre una victima sin que ésta ha-
ya merecido el castigo. Eso es, para decir todo, ese é/ no sabia que les
escribi en lo alto del grafo, sobre la linea llamada de la enunciacién
fundamental de la topologia del inconsciente.'” Eso es lo que ya esta
alcanzado en la tragedia antigua, o mas bien prefigurado — diria yo, si
no fuera un término anacrénico — por relacion a Freud, quien lo reco-
noce de entrada como relaciondndose con la razon de ser que acaba de
descubrir en el inconsciente.

Si Freud reconoce su descubrimiento y su dominio en la trage-
dia de Edipo, esto no es porque Edipo ha matado a su padre, y tampo-
co porque tenga ganas de acostarse con su madre. Un mitélogo muy
divertido, Robert Graves — quien ha hecho una vasta coleccion de
mitos en una obra que no tiene ningun renombre, pero que es muy util
y de un buen uso practico, dos pequeiios volumenes aparecidos en los
Penguin Books, donde ha reunido toda la mitologia antigua — cree
poder ponerse malicioso en lo que concierne al mito de Edipo. ;Por
qué Freud, dice, no va a buscar su mito entre los egipcios, donde el hi-
popdtamo, segun su reputacion, se acuesta con su madre y aplasta a su
padre? ;Por qué no lo ha llamado el complejo del hipopdtamo? Y cree
que con eso ha dado una buena patada en la barriga de la mitologia
freudiana.*

Pero no es por esta razon que Freud ha elegido a Edipo. Muchos
otros héroes, ademas de Edipo, son el lugar de esta conjuncion funda-
mental. E1 motivo por el cual Freud encuentra su figura fundamental

1 ¢f. Tacques LACAN, Seminario 6, El deseo y su interpretacion (1958-1959).

0 Robert GRAVES, Los mitos griegos. Volumen 2, p.13. Alianza Editorial, Ma-
drid, 1985.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

en la tragedia de Edipo, es el é/ no sabia, que habia matado a su padre
y que se acostaba con su madre.

Hemos recordado, entonces, los términos fundamentales de
nuestra topologia. Este recuerdo era necesario para continuar el anali-
sis de El Banquete, a saber, para que ustedes perciban el interés de que
sea ahora Agaton, el poeta tragico, quien venga a hacer su discurso so-
bre el amor.

Pero es preciso todavia que yo prolongue este pequeiio tiempo
de detencion para aclarar mi proposito respecto de lo que poco a poco,
a través de este Banquete, promuevo ante ustedes sobre el misterio de
Socrates.

Este misterio de Socrates, el otro dia les decia que durante un
momento tuve el sentimiento de que me mataba. No me parece insi-
tuable *, sino que es porque creo que podemos perfectamente situarlo
que,**! esta justificado que partamos de él para nuestra investigacion
de este aio.

¢(Cuadl es el misterio de Socrates? Se los recordaré en los mis-
mos términos anotados que acabo de volver a articular ante ustedes, y
para que vayan a confrontarlo con los textos de Platon, que son nues-
tro documento de primera mano. Puesto que observo que ya no es en
vano, desde hace algun tiempo, que yo los remita a algunas lecturas,
no vacilaré en invitarlos a que redoblen la lectura de El Banquete, que
casi todos hicieron, con la del Fedon, que les dara un buen ejemplo
del método socratico, y de por qué nos interesa.

Diremos entonces que el misterio de Socrates, y hay que ir a ese
documento de primera mano para hacerlo volver a brillar en su origi-
nalidad, es la instalacion de lo que €l llama episteme, la ciencia.

*I[Y es precisamente porque creo al contrario que podemos perfectamente situar-
lo, que] — Nota de DTSE: “El afiadido de «al contrario» endurece el proposito”.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

Ustedes pueden controlar sobre el texto lo que quiere decir eso.
Es muy evidente que *eso no tiene aqui el mismo sonido, el mismo
acento que para nosotros,*** puesto que entonces no habia el mas pe-
quetio comienzo de lo que se ha articulado para nosotros bajo la rtbri-
ca de la ciencia. La mejor formula que ustedes puedan dar de esta ins-
talacion de la ciencia — jen qué? en la conciencia — en una posicion,
en una dignidad de absoluto, o més exactamente en una posicion de
absoluta dignidad, es decir que® no se trata de ninguna otra cosa que
de lo que nosotros podemos expresar en nuestro vocabulario como *la
promocién a esta posicion de absoluta dignidad, del significante como
tal.*** Lo que Socrates llama ciencia, es lo que se impone necesaria-
mente, en toda interlocucion, en funcion de cierta manipulacion, de

*? [esto no tiene aqui el mismo sentido ni el mismo acento que para nosotros,] —
Nota de DTSE: “Caso tipico: hubo que afiadir «ni» para volver inaparente la
transformacion de «sonido» {son} en «sentido» {sens}. Seuil retoma aqui a su
cuenta un malentendido de la estenotipista”.

3 «es decir que”, introducida por JAM/2, corrige la sintaxis de JAM/1.

2% [1a promocién a una posicion de absoluta dignidad, de un significante como tal.]
— Nota de DTSE: “Una apuesta tedrica capital se encuentra ligada a este pequefio
problema de establecimiento de texto que parece ser nada, puesto que, muy «sim-
plemente», «d ‘un» {de un} esta puesto en el lugar de «du» {del}. Sin embargo, va
con ello nada menos que la manera con la que Lacan, en ese momento, situa la re-
lacién de lo que €l llama lo simbolico con el discurso de la ciencia. Sin entrar aqui
en el debate doctrinal, observaremos que el «du» se impone desde que uno tiene el
cuidado de establecer el texto. Esto por al menos tres razones textuales: 1 - Seuil
ha debido corregir «esta posiciéon» en «una posicion» para mantener el «de uny», lo
que muestra, por una parte, que habia alli un problema, y por otra parte, que esta
transcripcion no establece la rectificacion de la estenotipia en el buen sitio. 2 -
cuatro lineas mas adelante, y siempre desarrollando el mismo tema, Lacan habla
precisamente de una referencia «al» significante y no «a un» significante. 3 - en
estas lineas, es cuestion de la «coherencia interna» al significante, lo que no ten-
dria ningln sentido si Lacan hablara de un solo significante. Es aqui particular-
mente enojoso que Seuil se haya dispensado de proponer un establecimiento criti-
co del texto; en efecto, el lector puede concluir que Lacan aproxima el discurso de
la ciencia al del amo, apareciéndole ese «un significante», en una lectura retros-
pectiva, como el S; puesto en posicion de agente en el discurso del amo. jDios sa-
be qué conclusion podria ser extraida de eso por un alumno celoso, y sin que uno
se dé cuenta siquiera de que entonces no se haria mas que apoyarse sobre una falta
del establecimiento del texto!”. — JAM/2 corrige: [la promocion a una posicion
de absoluta dignidad, del significante como tal.]

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

cierta coherencia interna, que esta ligada, o que ¢l cree ligada, a la so-
la, pura y simple, referencia al significante.

Ustedes lo veran, en el Fedon, impulsado a su ultimo término
por la incredulidad de sus interlocutores, quienes, por apremiantes que
sean sus argumentos, no llegan, no mas que nadie, a ceder completa-
mente a la afirmacion, por parte de Socrates, de la inmortalidad del al-
ma. A lo que en Ultimo término ¢l se refiere, y de una manera cada vez
menos convincente, al menos para nosotros, es a propiedades como las
del par y el impar. Es sobre el hecho de que el nimero tres no podria
de ninguna manera recibir la calificacion de la paridad, es sobre agu-
dezas como ¢€sa, que reposa su demostracion de que el alma no podria
recibir, porque ella estd en el principio mismo de la vida, la califica-
cion de lo destructible. Veran hasta qué punto lo que yo llamo la refe-
rencia privilegiada al significante promovida como una suerte de cul-
to, de rito esencial, es todo lo que esta en juego en cuanto a lo que
aporta de nuevo, de original, de tajante, de fascinante, de seductor —
tenemos el testimonio historico de ello — el surgimiento de Socrates
en medio de los sofistas.

Segundo término a despejar de lo que tenemos de este testimo-
nio — por Socrates, por la presencia, esta vez total, de Socrates, por
su destino, por su muerte y por lo que ¢l afirma antes de morir, apare-
ce que esta promocion es coherente con ese efecto que les he mostra-
do, que es el de abolir en un hombre, de manera que parece total, lo
que llamaré, con un término kierkegaardiano, el temor y el temblor,*
lante qué? — precisamente, no ante la primera, sino ante la segunda
muerte.

Al respecto, no hay vacilacion para Sécrates. El nos afirma que
es en esta segunda muerte — encarnada en su dialéctica por el hecho
de que ¢l lleva la coherencia del significante a la potencia absoluta, a
la potencia de unico fundamento de la certeza — que ¢él, Sécrates, en-
contrara sin ninguna duda su vida eterna.

A condicioén de que ustedes no le den mas alcance que lo que
voy a decir, me permitiré dibujar al margen, como una especie de pa-

2> Referencia al libro de S. Kierkegaard, Temor y temblor.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

rodia, la figura del sindrome de Cotard.> Este infatigable cuestionador
que es Socrates me parece que desconoce que su boca es carne, y es en
eso que es coherente su afirmacion, no podemos decir su certidumbre.
(No estamos ahi, casi, ante una aparicién que nos es extrafia, ante una
manifestacion de la que diria, para emplear nuestro lenguaje, para ha-
cerme comprender, para ir rapido, que es del orden del nticleo psicoti-
co? Pienso en la manera, no duden de ello, muy excepcional, con que
Socrates desarrolla implacablemente sus argumentos, que no lo son
tanto, pero también postula ante sus discipulos, el dia mismo de su
muerte, esa afirmacion, mas afirmante quiza que ninguna que haya-
mos escuchado, concerniente al hecho de que ¢él, Socrates, abandona
serenamente esta vida por una vida mas verdadera, por una vida in-
mortal. No duda reunirse con aquello que, no lo olvidemos, todavia
existe para ¢l, los Inmortales. La nocion de los Inmortales no es elimi-
nable, reductible, para su pensamiento. Es en funcion de la antinomia
entre los Inmortales y los mortales, absolutamente fundamental en el
pensamiento antiguo, y no menos, créanme, en el nuestro, que adquie-
re su valor su testimonio viviente, vivido.

Entonces, resumo. Este infatigable cuestionador, que no es un
hablador, que rechaza la retorica, la métrica, la poética, que reduce la
metafora, que vive enteramente en el juego, no de la carta forzada, si-
no de la pregunta forzada, y que ve en ello toda su subsistencia — en-
gendra ante nosotros, desarrolla durante todo el tiempo de su vida lo
que llamaré una formidable metonimia cuyo resultado, igualmente
atestiguado histéricamente, es ese deseo que se encarna en una afirma-
cion de inmortalidad. Inmortalidad, diria, helada, triste inmortalidad
negra y dorada, escribe Valéry,”’ ese deseo de discurso infinito.

En el mas allé4, en efecto, si estd seguro de reunirse con los In-
mortales, estd también, dice, mas o menos seguro de poder continuar
durante la eternidad — con unos interlocutores dignos de él, los que lo
han precedido y todos los demds que vendrdn a reunirse con ¢l — sus
pequenios ejercicios. Confiesen que esta concepcidn, por satisfactoria
que pueda ser para la gente que ama el cuadro alegorico, de todos mo-

2 Puede consultarse un texto de Jules COTARD sobre el «Delirio de las negacio-
nes» en la revista Conjetural, n° 17, Noviembre de 1988.

27 . .
El cementerio marino.

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

dos es una imaginacion que huele singularmente a delirio. Discutir so-
bre lo par, lo impar, lo justo, lo injusto, lo mortal, lo inmortal, lo ca-
liente y lo frio, y sobre el hecho de que lo caliente no podria admitir
en si lo frio sin debilitarse, sin retirarse aparte en su esencia de calien-
te, como nos es largamente explicado en el Fedon como principio de
las razones de la inmortalidad del alma, discutir sobre eso durante la
eternidad, es una concepcion de la felicidad muy singular.

Pongamos las cosas en su relieve. Un hombre ha vivido asi la
cuestion de la inmortalidad del alma. Diré mas — el alma, tal como
todavia la manipulamos y tal como todavia estamos estorbados por
ella, la nocion, la figura, del alma que tenemos, y que no es la que se
ha fomentado en el curso de todas las olas de la herencia tradicional,
el alma con la que tenemos que ver en la tradicion cristiana, esta alma
tiene como aparato, como armadura, como tallo metalico en su inte-
rior, el subproducto de este delirio de inmortalidad de Socrates. Vivi-
mos todavia de eso.

*Y lo que simplemente quiero producir aqui ante ustedes, es el
relieve, la energia de la afirmacion socratica**® concerniente al alma
como inmortal. ;Y por qué? No es evidentemente por el alcance que
podemos darle corrientemente, pues *si nos referimos a dicho alcan-
ce,**’ es muy evidente que, tras algunos siglos de ejercicio, e incluso
de ejercicios espirituales, la tasa, si puedo decir, de la creencia en la
inmortalidad del alma es, en todos los que tengo ante mi, creyentes o
incrédulos, de las mas temperadas, como se dice que la escala es tem-
perada. No, no es eso lo que esta en juego *, no es eso lo interesante,
remitirlos a la energia, a la afirmacién, al relieve, a la promocion de
esta afirmacion de la inmortalidad del alma**® en esta fecha, sobre

% [Lo que simplemente quiero producir aqui ante ustedes, es la energia de la afir-
macion socratica] — Nota de DTSE: “«relievey, a primera vista, parece casi su-
perfluo. Sin embargo, el término ya ha sido empleado algunas lineas mas arriba, y
su retoma aqui viene a indexar lo que Lacan subraya. En la version de Seuil, la su-
presion de este término va en el mismo sentido que la insercion de un corte de pa-
ragrafo entre las lineas de arriba y éstas; por esta doble operacion, queda borrada
una aclaracion dada por Lacan sobre la manera de entender lo que dice”.

% Nota de DTSE: “Supresion del caracter condicional de la afirmacion”.

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

ciertas bases, por un hombre que, en su estela, causa estupor a sus
contemporaneos por su discurso, es para que ustedes se interroguen
sobre lo siguiente, que tiene toda su importancia. Para que este fend-
meno haya podido producirse, *para que un hombre haya podido... co-
mo se dice: «Asi habld...» —este personaje tiene sobre Zarathustra {la
ventaja} de haber existido— ...**', — ;qué era preciso que fuera, para
Socrates, su deseo?

Esta es la cuestion crucial que creo poder puntualizar ante uste-
des, y tanto mas facilmente **, precisando tanto mejor su sentido,**
cuanto que he descrito ampliamente ante ustedes la topologia que le
da su sentido **a esta cuestion™*.

Les pido que abran cualquiera de los didlogos de Platén en un
pasaje que se relacione directamente con la persona de Socrates, *para
verificar lo bien fundado, a saber la posicion tajante***, paradojal, de
su afirmacion de la inmortalidad, y de aquello sobre lo cual estd fun-

3% [Si les demando que se remitan a la promocion de la inmortalidad del alma] —

Nota de DTSE: “Seuil introduce una demanda de Lacan y suprime esta multiplici-
dad de nombres en provecho de uno solo”.

*! [para que un hombre, que tiene sobre el Zarathustra de Nietzsche el haber exis-
tido, haya podido acceder a ese mismo Asi hablo... como se dice] — Nota de
DTSE ({ligeramente modificada por la traduccion}: “;El asunto es delicado! Al
afiadir «accedery, la version de Seuil cambia abusivamente el sentido del discurso.
No es Socrates quien accede al «Asi hablo...»; ;de quién, por otra parte, lo diria?
Pero es a proposito de Socrates que Lacan accede a este «Asi habloy», colocando-
se, respecto de Socrates, en una postura enunciativa semejante a la de Nietzsche
respecto de Zarathustra — esto no sin sefialar, en el mismo movimiento, lo que di-
ferencia a esos dos casos, habiendo existido Socrates, lo que no fue el caso de Za-
rathustra. Seuil comete entonces un contrasentido al afirmar que Socrates habria
accedido al «Asi hablo» y, en el mismo paso, hace bascular el sujeto de la enun-
ciacion, pifiando asi la enunciacion de Lacan”.

32 [para verificar lo bien fundado de lo que les digo de la posicion tajante] — Nota
de DTSE: “Caso tipico: Seuil, afiadiendo «de lo que les digo», cree transmitir lo
que Lacan ha querido decir, y nada excluye, en efecto, que ¢l haya querido decir
eso. Pero entonces, hay una ambigiiedad que salta, presente no en lo que ha queri-
do decir, sino en lo que ha dicho, la ambigiiedad siguiente: ;la verificacion de lo
bien fundado remite al decir de Lacan o a la posicion de Socrates? Si tal fuera el
caso, entonces Lacan estaria ratificando ese bien fundado. Se ve que el problema
no carece de apuesta doctrinal. Todavia seria necesario que pueda ser formulado,
lo que no permite la transcripcion no critica de Seuil”.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

dada, a saber, la idea que es la suya, de la ciencia, en tanto que yo la
sitio como la pura y simple promocién al valor absoluto de la funcidén
del significante en la conciencia. ;A qué responde la posicion que €l
introduce? ;A qué atopia? Este término, en lo que concierne a Sdcra-
tes, ustedes saben que no es mio. ;A qué atopia del deseo?

*El término de atopia —de atopos, para designarlo, atopos un
caso inclasificable, insituable—..., atopia jal tipo ése no se lo puede
meter en ninguna parte!*>> Eso es lo que esta en juego. En lo que con-
cierne a Socrates, eso es lo que murmuraba el discurso de sus contem-
poraneos.

Para mi, para nosotros, esta atopia del deseo sobre la cual pongo
un signo de interrogacion, ;no coincide, en cierta forma, con lo que
podria Ilamar una cierta pureza topica? — en cuanto que ella designa
el punto central donde, en nuestra topologia, el espacio del entre-dos-
muertes esta en el estado puro, y vacio el lugar del deseo como tal. El
deseo ya no es alli sino su lugar, en tanto que ya no es, para Socrates,
sino deseo de discurso, de discurso revelado, revelante para siempre.
De donde resulta la atopia del sujeto socratico, si es que alguna vez
antes que ¢l haya sido ocupado por ningin hombre, tan purificado, ese
lugar del deseo.

A esta pregunta, no respondo. La formulo. Es verosimil, y, por
lo menos, nos da un primer punto de referencia para situar lo que es
nuestra pregunta, que no podemos eliminar a partir del momento en
que la hemos introducido una primera vez. Y después de todo, no soy
yo quien la ha introducido, ya estaba introducida desde que nos dimos
cuenta de que la complejidad de la cuestion de la transferencia de nin-
giin modo se podia limitar a lo que sucede en el sujeto llamado pa-
ciente, en el analizado. Y por consiguiente, se plantea la cuestion de
articular, de una manera un poquitito mas incisiva de lo que se habia
hecho hasta ahora, lo que debe ser el deseo del analista.

33 [Atopos, un caso inclasificable, insituable. Atopia, no se puede meterlo en nin-
guna parte.] — Nota de DTSE: “Seuil ha suprimido la doble referencia al término
y al tipo, mientras que la asercion balancea entre esos dos polos”.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

No es suficiente ahora con hablar de la *catarsis, la purificacion
didactica, si puedo decir, de lo mas grueso del inconsciente*** en el
analista. Todo esto sigue siendo muy vago. Hay que hacerle justicia a
los analistas que, desde hace algiin tiempo, no se contentan con eso.
No para criticarlos, sino para comprender con qué obstidculo nos en-
frentamos, es preciso que nos percatemos de que *ni siquiera hemos
llegado al mas pequefio comienzo*>> de lo que sin embargo se podria
articular tan facilmente, bajo forma de pregunta, en lo que concierne a
lo que debe ser obtenido en alguien para que pueda ser un analista *:
;sabria ahora un poquitito méas de la dialéctica de su inconsciente?* ™
(Pero qué sabe exactamente de eso, al fin de cuentas? Y sobre todo,
¢hasta donde *1o que sabe*’” ha debido llegar en lo que concierne a
los efectos mismos del saber? Y simplemente les planteo esta pregunta
— (que debe quedar de sus fantasmas? Ustedes saben que yo soy ca-
paz de ir mas lejos, y decir su fantasma, si es que hay un fantasma

* [katharsis, purificacion, si puedo decir, de lo mas grueso del inconsciente] —
Nota de DTSE: “El término «didactica» ha saltado en la estenotipia, fue preciso
referirse a otras versiones independientes para volverlo a encontrar. Sin ¢él, el «si
puedo decir» no tiene sentido”. — JAM/2 corrige: [katharsis didactica, si puedo
decir, de la purificacion de lo més grueso del inconsciente]

3 [ni siquiera hemos llegado al pequefio comienzo] — Nota de DTSE: “;Qué se-
ria un «pequefio comienzo»? Una nocion tan comica se presta a la risa. Hay que
tomarse la libertad de suponer que la palabra «mas» no ha sido escuchada por la
estenotipista y anadirla, esto no sin sefialar que se lo ha hecho”.

3% [Se dice — seria preciso que ahora sepa un poquitito mas de su dialéctica a son
inconscient] — Nota de DTSE: “Las primeras palabras aqui subrayadas son un
afiadido de Seuil que, creyendo, una vez mas, trascribir lo que Lacan ha querido
decir, borra una ambigiiedad. Ademas, Seuil reproduce tal cual, directamente lle-
gado de la estenotipia, «sa dialectique a son inconscient», sintagma que resulta,
hablando propiamente, un fuera de sentido {de ahi que lo dejaramos parcialmente
en francés}”. — JAM/P “traduce” como si no hubiera ninglin problema.

37 [lo que sabe de eso {ce qu il en sait}] — Nota de DTSE: “La version Seuil afia-
de este «de eso» {en} que en efecto es reclamado por el sentido de lo que precede,
pero que la gramaticalidad de la frase no exige. No obstante, ;no juega aqui Lacan
entre «saber de eso» {en savoir} y «saber»? Hay ahi mas que un matiz, puesto
que, justo después, es cuestion de los «efectos mismos del saber». El parrafo osci-
la entonces entre estos dos polos: «saber de eso» y «saber». Aunque mas no sea
porque impide que sea planteada la pregunta que acabamos de formular, el anadi-
do de ese «de eso», que nada exige, no esta justificado”.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

fundamental. Si la castracion es lo que debe ser aceptado en el ultimo
término del andlisis, ;cudl debe ser el papel de la cicatriz de la castra-
cion en el eros del analista?

Estas son cuestiones que es mas facil plantear que resolver. Por
eso es que no se las plantea, y, créanme, yo tampoco las plantearia en
el vacio, cosa de cosquillearles la imaginacidn, si no pensara que debe
haber un método, un método de sesgo, incluso oblicuo, incluso de ro-
deo, para aportar algunas luces en estas cuestiones a las que por el mo-
mento nos es evidentemente imposible responder de un saque. Todo lo
que por el momento puedo decirles, es que no me parece que lo que se
llama la relacion médico-enfermo, con lo que ella comporta como pre-
supuestos, como prejuicios, como melaza rebosante, con aspecto de
gusanos de queso, nos permita avanzar mucho en ese sentido.

Para nosotros, entonces, se trata de intentar articular y situar lo
que debe ser, lo que es fundamentalmente, el deseo del analista — y
esto, segiin los puntos de referencia que pueden, a partir de una topo-
logia ya esbozada, ser designados como las coordenadas del deseo,
pues no podemos encontrar nuestros puntos de referencia idoneos refi-
riéndonos a las articulaciones de la situacion para el terapeuta o para
el observador, y en ninguna de las nociones de situacion tales como
son planteadas en una fenomenologia que se elabora a nuestro alrede-
dor. *El deseo del analista no es tal que pueda contentarse, bastarse,
con una referencia diadica*>®. No es la relacion con el paciente la que
puede, por una serie de eliminaciones y de exclusiones, darnos su cla-
ve. Se trata de algo mas intrapersonal.

Esto tampoco es para decirles que el analista debe ser un Socra-
tes, ni un puro, ni un santo. *Sin duda esos exploradores, que son So-
crates o los puros o los santos, pueden darnos algunas indicaciones
concernientes al campo del que se trata, y no solamente algunas indi-
caciones, sino que justamente es por eso que en la reflexion referimos
a ellos, nosotros, toda nuestra ciencia, entiendo experimental, sobre el
campo que esta en cuestion*>’. Pero es justamente por el hecho de que

3% [Pues el deseo del analista no es tal que pueda bastarse con una referencia diadi-
ca] — Nota de DTSE: “jLos dos términos no son ciertamente sindonimos!”.

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

la exploracion ha sido hecha por ellos, que quiza podamos definir, y
en términos de longitud y de latitud, las coordenadas que el analista
debe ser capaz de alcanzar para simplemente ocupar el lugar que es el
suyo, el cual se define como el que debe ofrecer vacante al deseo del
paciente para que se realice como deseo del Otro.

Es en esto que El Banquete nos interesa *, es en esto que, por
este lugar completamente privilegiado que ocupa en lo que concierne
a los testimonios sobre Socrates**’, en tanto que se supone que este
texto lo enfrenta ante nosotros con el problema del amor, que para no-
sotros es util explorarlo.

Creo haber dicho bastante para justificar que abordemos el pro-
blema de la transferencia por medio del comentario de E/ Banquete.
Creo que era necesario que yo recuerde estas coordenadas en el mo-
mento en que vamos a entrar en lo que ocupa el lugar central, o casi
central, de esos célebres didlogos, a saber, el discurso de Agaton.

(Es Aristofanes o es Agaton, quien ocupa el lugar central? Poco
importa decidir. Ambos seguramente ocupan el lugar central, puesto
que todo lo que antes se ha demostrado, segun toda apariencia se en-
cuentra, acabado su turno, en adelante retrasado y desvalorizado, y

3% [Sin duda estos exploradores que son Socrates, o los puros, o los santos, pueden
darnos algunas indicaciones concernientes al campo del que se trata. Esto no es
decir bastante — en la reflexion, es a ese campo que referimos toda nuestra cien-
cia, entiendo experimental] — Nota de DTSE: “Seuil quiere volver la frase de La-
can mas «en francés» (al precio de anadidos, de una puntuacidon acrobatica, de
desplazamientos de sintagmas y de una particion en dos frases). Resulta de ello un
contrasentido, puesto que Lacan no da el campo como siendo la referencia, sino
que toma al grupo compuesto por Sdcrates, los santos y los puros como referencia
para ese campo”.

“0[. Esto es en razon del lugar privilegiado que ocupan en ¢l los testimonios sobre
Soécrates] — Nota de DTSE: “jLa version de Seuil ha sustituido el lugar de los
testimonios en El banquete al lugar del Banquete en los testimonios! La estenoti-
pia decia claramente: «que ocupa El banquete»”.

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

puesto que lo que va a seguir no es otra cosa que el discurso de Socra-
tes.

Sobre el discurso de Agaton, el poeta tragico, habria un mundo
de cosas para decir, no solamente eruditas, que nos arrastrarian a un
detalle, incluso a una historia de la tragedia, de la que por otra parte
recién les he dado cierto relieve. Lo importante no es eso, sino hacer-
les percibir su lugar en la economia de El Banquete.

Ustedes lo han leido, hay cinco o seis paginas en la traduccion
francesa de Robin, en la coleccion Guillaume Budé. Voy a tomarlo en
su acme, veran por qué. Recuerdo que aqui estoy menos para hacerles
un comentario elegante que para conducirlos a aquello para lo cual El
Bangquete puede, o debe, servirnos.

Lo menos que se pueda decir del discurso de Agaton es que des-
de siempre ha chocado a los lectores por su extraordinaria sofistica, en
el sentido moderno, comun, peyorativo, del término. El tipo de esta
sofistica es decir que el Amor no comete injusticia, ni la sufre de parte
de un dios, ni con respecto a un dios, ni de parte de un hombre, ni con
respecto a un hombre.*' jPor qué? Porque no hay violencia de la que
él padezca, si padece en algo, pues todos saben que la violencia no
pone la mano sobre el amor. Entonces, ninguna violencia tampoco, en
lo que él hace, y que sea su obra, *pues es de buen grado, nos dice
Agaton, que** todos, en todo, se ponen a las érdenes del amor. Aho-
ra bien, las cosas sobre las cuales el buen grado se pone de acuerdo
con el buen grado, son aquellas *que proclaman justas “las Leyes,
reinas de la Ciudad”** . Moraleja — el amor es lo que esta en el prin-
cipio de las leyes de la ciudad, y asi sucesivamente. Como el amor es

41 196b.

*2 [pues es de buen grado, se nos dice, que] — Nota de DTSE: “Hemos corregido
el texto fuente apoyandonos en otras fuentes de primera mano. Ref.: E/ banquete,
196¢”.

¥ [que proclaman justas las Leyes, reinas de la ciudad] — Nota de DTSE: “En
una nota, Léon Robin (que Lacan acaba de mencionar) da esta expresion como
siendo una cita del retérico Alcidamante. De paso, esto resuelve el problema de
las mayusculas”. — Segun informa Aristételes, Alcidamante era discipulo de Gor-
gias. En nuestra version castellana no encontramos ese par de mayusculas.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

el mas fuerte de todos los deseos, la irresistible voluptuosidad, *sera
confundido con la templanza, puesto que siendo la templanza lo que
regula los deseos y las voluptuosidades en derecho, el amor debe en-
tonces confundirse con esta posicion de templanza**.

Manifiestamente, nos divertimos. ;Quién se divierte? ;Sola-
mente nosotros, los lectores? Estariamos equivocados de creer que so-
mos los unicos. Agaton, ciertamente, no esta aqui en posicion secun-
daria, aunque mas no sea porque, al menos en el principio *, en los
términos, en la posicion® de la situacion, es el amado de Socrates.
Concedamos a Platon el crédito de creer que él también se divierte con
lo que en adelante llamaré, y lo justificaré todavia mas a continuacion,
el discurso macarrénico del tragico *sobre el amor*.* Pero estoy se-

# [sera confundido con la templanza, puesto que la templanza es lo que regula los

deseos y las voluptuosidades. En derecho, el amor debe entonces identificarse a la
posicion de la templanza] — Nota de DTSE: “La manera de puntuar compromete
el sentido. Seuil ha debido cambiar «siendo» por «es» para poder cerrar una frase
después de la palabra «voluptuosidades», lo que muestra que esta puntuacion no
conviene. Sin embargo, este rechazo no hace més que permitir formular el pro-
blema: la cuestion de saber si «en derecho» se relaciona con lo que le precede o
bien con lo que le sigue permanece no decidida. Desde el tnico punto de vista del
establecimiento de texto, nada justifica absolutamente la solucion que propone-
mos. Sus razones, no las desarrollaremos aqui, son de orden tedrico. Notemos sin
embargo que la repeticion del «confundir» (borrado en la version de Seuil, que in-
troduce un intempestivo «identificarse a lay), al sugerir que Lacan guarda su idea
en la cabeza en el momento en que hace un inciso, confirmaria mas bien nuestra
puntuacion”. — En nuestra versiones castellanas, ya que no soy capaz de confron-
tarlas con el griego, digamos que no se trata ni de confusion ni de identificacion
sino de participacion: “Pero, aparte de la justicia, participa ademds de la mayor
templanza. Pues, segun se opina comunmente, la templanza es el dominio de los
placeres y de los deseos y no hay ningun placer mas fuerte que el Amor. Si los
placeres, pues, son menos fuertes que ¢l, seran dominados por el Amor y ¢l tendra
dominio sobre ellos; y por este dominio de los placeres y de los apetitos, el Amor
tendra templanza en grado sumo.” Cf. PLATON, El banquete — Fedoén — Fedro,
traduccion de Luis Gil, Ediciones Orbis, Barcelona, 1983, p. 67. El mismo térmi-
no emplea emplea M. Martinez Hernandez en su traduccion del Banquete, 196c;
cf. PLATON, Apologia de Sécrates — Banquete — Fedro, Biblioteca Clasica Gre-
dos, 1993.

* El término “macarronico” remite a un tipo de literatura burlesca en la que el es-

critor incorpora a la lengua vulgar el léxico y la estructura gramatical de otra u
otras (originalmente la mezcla era italiano-latin, y el término viene de Macchero-

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

guro, y ustedes lo estardn también, desde el momento en que ustedes
también lo hayan leido, que estariamos equivocados de no comprender
que no somos solamente nosotros, ni Platon, los que aqui nos diverti-
mos. Contrariamente a lo que han dicho los comentadores, estd com-
pletamente fuera de cuestién que el que habla, a saber Agatén, no sepa
¢l mismo muy bien lo que hace.

Las cosas van tan lejos y son tan gruesas, que en la cima de su
discurso Agaton nos dice — Y ademas, voy a improvisarles dos versi-
tos a mi manera*® *y se expresa: eirenén men en anthrépois peldgei de
galénen... eirenén men en antropois, Paz entre los humanos, dice Léon
Robin; lo que quiere decir: el amor es el fin del despelote, singular
concepcion, hay que decirlo, pues hasta esta modulacion**’ idilica,
apenas habiamos dudado de ello.

Pero para poner los puntos sobre las ies, vuelve sobre eso —
weldyel 0 yoAnvny {peldagei de galénen}, lo que quiere decir que todo
anda mal. Calma chicha sobre el mar. Hay que acordarse lo que quiere
decir calma chicha sobre el mar para los antiguos — eso quiere decir
que no anda mas nada, las naves quedan bloqueadas en Aulis,*™ y

nea, nombre de un poema burlesco italiano) con el objetivo de conseguir efectos
comico-burlescos.

4 197¢.

7 [El se expresa en estos términos — vV pev &v avOpdnowg {erinén men en
anthoropois}, lo que quiere decir — el amor, es el fin del despelote. Singular con-
cepcion. Hay que decir que hasta esta modulaciéon] — Nota de DTSE: “Lo que
hay que decir, segiin Lacan, es la singularidad de la concepcion en cuestion, y no
el hecho de que hasta esta modulacion... etc.”. — Como a continuacion Lacan se
dedica detalladamente a comentar y discutir la traduccion francesa de estos versos
que propone Agatén, y hasta, podriamos decir, a proponer una nueva, entiendo
que el lector podria correr menos riesgos de desorientacion si tiene presente el dis-
tico en su conjunto (cf. notas de EFBA, corregidas por mi): eipivnv pev €v ov-
OpdToIC TELAYEL OE YOAVNV / VIVELLOY OVEL®OV KOLTNV DTTVOV T eVl KNOEL {eirenén
men en anthropois peldagei de galénen / nenemian anemon coiten hypnos t’eni ke-
dei}, y, al menos como horizonte de sentido, las traduccion castellana presente en
las versiones de E/ banquete que nos acompaian: En los hombres la paz, en el
piélago calma sin brisa, / el reposo de los vientos y el sueno en las cuitas, traduce
Luis Gil (op. cit., p. 69), mientras que M. Martinez Hernandez propone /a paz en-
tre los hombres, la calma tranquila en alta mar, / el reposo de los vientos y el sue-
fio en las inquietudes (op. cit., p. 152).

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

cuando eso les sucede en alta mar, uno esta excesivamente molesto,
tan molesto como cuando eso les ocurre en la cama. Evocar a proposi-
to del amor weldyel de yaanvny {pelagei de galénen}, estd muy claro
que uno estd bromeando un poco. El amor, es lo que los deja fuera de
carrera, lo que los hace sufrir un fiasco.

Esto no es todo, después dice — ya no hay viento en los vien-
tos. Volvemos a empezar — el amor, ya no hay amor, vivepuoyv ové-
uov {nenemian anemon}. Por otra parte, eso suena como los versos
inolvidablemente comicos de cierta tradicidon, como estos dos versos
de Paul-Jean Toulet —

Bajo el doble ornamento de un nombre blandengue o sonoro,
No, no es nada mas que Nanine y Nonora.

Estamos en ese registro.” Y koitqv {coiten} ademas, lo que
quiere decir a la cama, a la camita, *nada en el lecho*, no hay mas
vientos en los vientos, todos los vientos se han acostado. Luego dmvov
T’evi KNoeL {hypnon t’eni kedei}. Cosa singular, el amor nos aporta el
sueno en el seno de las preocupaciones, podriamos traducir en primer
lugar, *pero si miran el sentido de las ocurrencias de ese kedos, el tér-
mino griego, siempre rico*>’ de entresijos, que nos permitirian revalo-

* Nueva referencia a Ifigenia, aunque esta vez se trata de Euripides.

* Nota de ST: “Registro de una tradicién en la cual se inscribe la del grupo llama-
do de los «fantasiosos» (en el que P. J. Toulet parece reconocido como jefe). Estos
versos son presentados a modo de un amable divertimento. Como epigrafe de este
distico, P. J. Toulet escribe: «traducido de Voltaire». P. J. Toulet, Les Contreri-
mes, «Poésie», Gallimard/NRF, Paris, 1979, Coples CII, p. 152. En el diccionario
Le Robert, encontramos para «aliteracion»: «La aliteracion produce a veces felices
efectos, pero a menudo engendra la cacofonia. Ej.: Non, il n’est rien que Nanine
n’honore {“No, no hay nada que Nanine no honre”}» (Volt., Nanine 111, §8)”.

>% [pero miren bien el sentido de esas cadencias y de ese kndoc {kedos}. El térmi-
no griego es siempre rico] — Nota de DTSE: “Seuil retoma la palabra «caden-
cias» de la estenotipia sin ninguna distancia critica. El afiadido del «y», en el cual
se resuelve, habria debido, sin embargo, poner la pulga en la oreja. Tanto mas
cuanto que «el sentido de las cadencias», en este contexto, no quiere decir gran
cosa. Lo que sigue, donde Lacan desarrolla varias significaciones de la palabra ke-
dos, muestra que era preciso corregir — no sin indicar la correccion”. — Para la

24



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

rizar singularmente lo que un dia el sefior Benveniste, sin duda con
una gran benevolencia para con nosotros, pero quizd dejando a pesar
de todo algo esencial al no seguir a Freud, ha articulado sobre las am-
bivalencias de los significantes para nuestro primer nimero de La Psy-
chanalyse.”" El kndog {kedos} no es simplemente la preocupacion, es
también el parentesco. El hypnon t’eni kedei nos lo esboza como pa-
riente por alianza de un muslo de elefante, como se lo encuentra en al-
guna parte en Lévi-Strauss.” Este hipnos, sueno tranquilo, ¢’eni kedei,
en las relaciones con la familia politica, me parece digno de coronar
unos versos indiscutiblemente producidos para despabilarnos si toda-
via no hemos comprendido que Agaton se burla.>

sintaxis de este parrafo, y hasta el proximo punto, me he valido de la version ST,
ya que DTSE, preocupada por los términos, dejo pasar que concluir con un punto
luego de la palabra kedos... dejaba inconclusa la frase en su version, lo que no
ocurria en la version JAM/1, que carece del condicional «si».

>l Emile BENVENISTE, «Observaciones sobre la funcion del lenguaje en el des-
cubrimiento freudiano», en Problemas de lingiiistica general, Siglo Veintiuno
Editores, México, 1971.

32 Claude LEVI-STRAUSS, Las estructuras elementales del parentesco, Edicio-
nes Paidds Ibérica, Barcelona, 1981. Cf. p. 33: “Un pariente por alianza es una
nalga de elefante. Rev. A. L. Bishop, A Selection of Sironga Proverbs, The Sout-
hern African Journal of Science, vol. 19, n° 80”. — Nota de ST: “Este proverbio
Sironga es citado en la pagina de introduccidn, fuera de todo contexto, y parece
designar los sentimientos de respeto, incluso de temor que inspira un pariente por
alianza, tenido aqui como equivalente del fragmento mas importante. En otros tér-
minos, el parentesco por alianza es mas importante que el que pasa por la filia-
cion, tal es la tesis sostenida por Lévi-Strauss en Las estructuras elementales del
parentesco”.

>3 Nota de ST: “El discurso «macarronico» del tragico sobre el amor es aqui parti-
cularmente puesto en evidencia como poesia burlesca por la traduccién que Lacan
propone de los dos versos de Agatén”. — A la traduccion castellana del griego
que hemos recordado en nuestra nota 47, y a la que ahora proponemos de sendas
traducciones francesas obra de Léon Robin, la primera para la version que maneja
Lacan y la segunda para «La Pléiade» (Paz entre los humanos y calma sobre los
mares, / Reposo de los vientos acostados, sueiio en medio de la pena. — La paz
en los humanos, la calma sobre el mar, / Ningun soplo, vientos acostados, un sue-
fio sin preocupacion!), agregamos entonces la que propone Lacan por medio de
este comentario: Es el fin del despelote, calma chicha sobre el mar, / No hay mas
viento en los vientos, a la camita, en la familia politica.

25



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

Por otra parte, a partir de ese momento, €l literalmente se desen-
cadena, y nos dice que el amor, es lo que *literalmente*>* nos libera,
nos desembaraza de la creencia de que somos extranios los unos para
los otros. Naturalmente, cuando uno estd poseido por el amor, se da
cuenta de que todos formamos parte de una gran familia, es verdadera-
mente a partir de ese momento que uno estd calentito y en casa. Y asi
sucesivamente, eso continia durante algunas lineas. Les dejo al placer
de vuestras veladas el esmero de relamerse los labios con eso.

(Estan ustedes de acuerdo con que el amor es el artesano del
humor facil, que destierra todo mal humor, que es liberal, que es in-
capaz de ser malintencionado’? Hay ahi una enumeracion sobre la que
me gustaria demorarme ampliamente con ustedes. Se dice que el amor
es el padre de Tpvon {Tryphé}, de APpotng {Abrotes}, de Xaom
{Chlidé}, de las Xdapiteg {Charites}, de "Iuepog {Himeros}, y de I16-
Boc {Pothos}. En un primer abordaje, podemos traducir — Bienestar,
Delicadeza, Languidez, *Gracias, Ardores*>°, Pasién. Necesitariamos
mas tiempo del que disponemos para ello aqui para hacer el doble tra-
bajo que consistiria en encontrar el paralelo de los términos griegos y
para confrontarlos con el registro de los favores y de la honestidad en
el amor cortés, tal como lo habia recordado ante ustedes el afio pasa-
do. Les seria facil, entonces, ver que es completamente imposible con-
tentarse con la aproximacion que hace en una nota el sefior Léon Ro-
bin con la Carte du Tendre,”® *0*° con las virtudes del Caballero en
la Minne, que por otra parte no evoca.

Podria mostrarles, texto en mano, que *no hay uno de esos tér-
minos —Tryphé, por ejemplo, que uno se contenta con connotar como
siendo el Bienestar— que no haya sido, en la mayor parte de los auto-

>* Nota de DTSE: “;En nombre de qué se decretaria que la repeticion del «literal-
mentey» carece de interés?”’.

> [Gracia) — JAM/2 corrige: [Gracias, Ardores]

> Mapa del Tierno. — Nota de M: “Ledn Robin lo dice en nota al pie de su tra-
duccion francesa: Le Banquet, Belles Lettres, Paris. El pais o reino de Tendre es
una suerte de pais o jauja del amor”.

> [como se podria hacerlo] — Nota de DTSE: “Las palabras afiadidas por Seuil
sugieren abusivamente que la aproximacion seria del mismo orden”.

26



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

res, no solamente de los autores comicos, utilizado con las connotacio-
nes mas desagradables*>®. En Aristofanes, por ejemplo, el término
{Tryphe} designa lo que, en una mujer, una esposa, *introduce de gol-
pe en la vida, en la paz de un hombre*”, sus insoportables pretensio-
nes. La mujer a la que se le dice tpveépa {tryphera} es una insoporta-
ble snob, la que no cesa un solo momento de hacer valer ante su mari-
do las superioridades de su padre y la calidad de su familia. Y asi su-
cesivamente. No hay uno solo de esos términos que no esté¢ habitual-
mente, y en gran mayoria, por los autores, asi se trate esta vez de los
tragicos, incluso hasta de poetas como Hesiodo, *conjugado, yuxta-
puesto —Chlide, languidez, por ejemplo—, con el empleo de authadia
{avBodia}, significando esta vez una de las formas*® mas insoporta-
bles de la hybris y de la infatuacion.®’

So6lo quiero indicarles estas cosas al pasar. Continuemos. El
amor esta en los pequernios cuidados para con los buenos, por el con-
trario jamas le sucede ocuparse de los villanos, en la fatiga y en la in-
quietud, en el fuego de la pasion **{ev 160w {en potho}}*** y en el

¥ [no hay uno de esos términos que se preste a un paralelo tal. Tryphé, por ejem-
plo, que uno se contenta con traducir por bienestar, es, en la mayor parte de los
autores, y no solamente de los autores comicos, utilizado con las connotaciones
mas desagradables] — Nota de DTSE: “Se puede discutir la puntuacion. Eso no
impide que las palabras subrayadas han sido introducidas por Seuil. De ahi, algu-
nos contrasentidos: 1 - al decir que se «connota» 7Tryphé como «Bienestar», Lacan
no dice que uno se satisface al traducirlo asi, sino, al contrario, sugiere que asi ad-
mitimos que no se ha llegado a traducirlo. 2 - Lacan afirma que es cada uno de los
términos citados que ha constituido el objeto de connotaciones desagradables, y
no, como lo sugiere la version de Seuil, que esta connotacién concerniria sola-
mente a Tryphé, mientras que cada uno de los otros podria rehusar que se los a-
proxime a términos franceses por otras razones que aqui permanecerian no di-
chas”.

>* [de golpe introduce en la paz de un hombre]

% [conjugado, yuxtapuesto, con el empleo de av@odia {authadia, significando

una de las formas]

%! Nota de ST: “Authadia, confianza presuntuosa, infatuacion, arrogancia; chlide,
blandura, delicadeza, junto a authadia se vuelve orgullo, dignidad, arrogancia”.

27



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

juego de la expresion, etc. Estas son de esas traducciones que no sig-
nifican absolutamente nada, pues ustedes tienen en griego ev ndévw {en
pono}, ev eOPw {en phobo}, ev Moy {en logo}, lo que quiere decir en
el enredo, en el temor, en el discurso. KoPBepvning {Kubernetes}, émi-
Batnc {epibates}, es el que maneja el timén, es también el que esta
siempre listo para dirigir. Dicho de otro modo, nos divertimos mucho.
Pono, phobo, potho, logo, estan en el mayor desorden. Se trata siem-
pre de producir el mismo efecto de ironia, incluso de desorientacion
que, en un poeta tragico, no tiene otro sentido que el de subrayar que
el amor es lo que es verdaderamente inclasificable, lo que viene a po-
nerse de través en todas las situaciones significativas, lo que jamas es-
ta en su lugar, lo que siempre esta *fuera de temporada*®.

*Ya sea que esta posicion sea algo defendible o no con todo ri-
gor, seguramente no estd ahi la cima del discurso concerniente al amor
en ese dialogo; no es eso lo que estd en juego*®*. Lo importante es que
sea en la perspectiva del poeta tragico que nos sea producido sobre el
amor el unico discurso que sea abierta y completamente irrisorio. Y
por otra parte, para precintar lo bien fundado de esta interpretacion,
*no hay mas que leer cuando Agaton concluye:*® Que este discurso,
mi obra, dice, sea, oh Fedro, mi ofrenda al dios, mezcla tan perfecta-
mente medida como soy capaz de ello, mas simplemente, componien-
do tanto como soy capaz de ello el juego y la seriedad.

62 Nota de ST: “Lacan va a omitir tres veces ese en potho, en la pasion, en su lu-
gar en la serie: pono, phobo, potho, logo”. — Aunque al parecer luego JAM/1 re-
introduce el término omitido por Lacan, si ése fue efectivamente el caso.

63 {hors de saison} — [fuera de sus goznes {hors de ses gonds}] — Nota de
DTSE: “La multiplicidad de las fuentes permite localizar y rectificar este tipo de
error de la estenotipia”. — JAM/2 corrige: [fuera de temporada]

6% [Que esta posicion sea defendible o no, no es eso lo que esta en juego, y cierta-
mente, con todo rigor, no esta ahi la cima del discurso concerniente al amor en E/
Banguete.] — Nota de DTSE: “«con todo rigor» puede, como lo hemos decidido,
relacionarse con lo que precede; o bien con lo que sigue. Al desplazar este sintag-
ma, al hacerlo preceder por un «y ciertamente» de su cosecha, la version de Seuil
enmascara definitivamente la ambigiiedad”.

% [no hay més que decir la conclusién de Agaton.] — JAM/2 corrige: [no hay
mas que leer la conclusion de Agaton. ]

28



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

El discurso mismo se afecta, si podemos decir, por su connota-
cion, como discurso divertido, discurso del que divierte, y no es nin-
glin otro que Agatdon como tal, es decir, como aquél a quien se esta
festejando, no lo olvidemos, por su triunfo en el concurso de tragedia
— estamos en el dia siguiente de su éxito — quien tiene derecho a de-
cir sobre el amor.

Nada hay ahi que deba desorientar. En toda tragedia situada en
su contexto pleno, es decir en el contexto antiguo, el amor siempre pa-
rece un incidente al margen, y, si podemos decir, a la rastra. Muy lejos
de ser el que dirige y que corre delante, el amor no hace alli otra cosa
que rezagarse. Es el término mismo que encontraran ustedes en el dis-
curso de Agaton — el amor estd a la rastra de aquélla a la que bastante
curiosamente lo compara en un pasaje, y que es Ate {An}.

El afio pasado les he promovido su funcién en la tragedia. Ate,
es la desgracia, la cosa que se ha puesto en cruz y que jamas puede
agotarse, la calamidad que estd detrds de toda la aventura tragica y
que, como nos dice el poeta, pues es a Homero que en esta ocasion
nos referimos, solo se desplaza corriendo sobre la cabeza de los hom-
bres, por sus pies demasiado delicados para posarlos en el suelo.”
Asi pasa, Ate, rapida, indiferente, siempre golpeando y dominando, in-
clinando las cabezas y volviendo locos a los hombres. Cosa singular,
es en ese discurso que uno se refiere a ella para decirnos que el amor
debe tener como ella la planta de los pies muy fragil para no poder
desplazarse sino sobre la cabeza de los hombres. Y al respecto, para
confirmar una vez mas el caracter fantasioso del discurso, se hacen al-

% «La hija mayor de Zeus es la Ofuscacion y a todos confunde / la maldita. Sus
pies son delicados, pues sobre el suelo no / se posa, sino que sobre las cabezas de
los hombres camina / dafiando a las gentes y a uno tras otro apresa en sus grille-
tes”, traduce Emilio Crespo Gliemes este fragmento de HOMERO, I/iada, Canto
XIX, 91-94, Biblioteca Basica Gredos, Madrid, 2000, p. 388. En cuanto a Fernan-
do Gutiérrez, traductor para la edicion de la Editorial Planeta (R.B.A. Editores,
Historia de la Literatura, Barcelona, 1995, p. 365), opt6 no por “Ofuscacion” sino
por “Error pernicioso”. La clasica traduccion de Luis Segala y Estalella, a pesar de
no estar en verso y su horrible traslacion de los nombres griegos de los dioses a
los latinos, parece no obstante mas cerca de Afe al vertirla como “perniciosa Des-
gracia”, c¢f. HOMERO, La Iliada, W. M. Jackson Inc. Editores, Buenos Aires,
1952, p. 3009.

29



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

gunas bromas sobre el hecho de que, después de todo, quiza los cra-
neos no sean tan tiernos.

*Volvamos una vez a la confirmacion del estilo de este discur-
so. Toda nuestra experiencia de la tragedia, {y} ustedes lo verdn mas
especialmente a medida que, por el hecho del contexto cristiano, el va-
cio —que se produce en la profunda fatalidad antigua, en lo cerrado,
lo incomprensible del oraculo fatal, lo inexpresable, del mandato a ni-
vel de la segunda muerte— ya no puede ser sostenido, puesto que nos
encontramos ante un dios que no podria dar 6rdenes insensatas, ni
crueles, veran que el amor viene a llenar ese vacio*®’.

Ifigenia, de Racine, es su *mas bella ilustracion, de alguna ma-
nera encarnada*®®. Fue preciso que hayamos llegado al contexto cris-

67 [Toda nuestra experiencia de la tragedia nos confirma el analisis que hacemos

del estilo de este discurso. Por el hecho del contexto cristiano, un vacio se produce
en la fatalidad profunda, en lo cerrado, lo incomprensible, lo inexpresable, del
mandato a nivel de la segunda muerte. A medida que ese mandato ya no puede ser
sostenido, puesto que nos encontramos ante un dios que no podria dar 6rdenes in-
sensatas ni crueles, el amor viene a llenar ese vacio] — Dos notas de DTSE: 1)
“La frase {la primera, subrayada por mi} es una pura creacion de Seuil, un monta-
je gramatical cuyo sujeto es el de la frase siguiente y cuyo complemento de objeto
directo una invencion del transcriptor.” 2) “En algunas lineas, Seuil hace decir a-
qui a Lacan muchas cosas que ¢l no ha dicho y que son otros tantos contrasenti-
dos. Lacan no ha dicho que el contexto cristiano producia un vacio (lo que se le
hace sostener gracias a la supresion de un «que»), sino, al contrario, que el contex-
to cristiano era tal que un vacio que estaba producido desde la antigiiedad ya no
podia ser sostenido (las referencias explicitas a la antigliedad no estan presentes
en la estenotipia — prueba del interés que hay en disponer de diferentes versiones
independientes). Lacan no ha dicho tampoco que ya no podia sostenerse un man-
dato, sino que ya no podia sostenerse un vacio (el grupo de palabras de la version
Seuil aqui subrayadas {segunda frase subrayada} es un puro montaje del trans-
criptor)”. — JAM/2 corrige, al menos modifica su version anterior: [Toda nuestra
experiencia de la tragedia nos confirma el analisis que hacemos del estilo de este
discurso. Por el hecho del contexto cristiano, un vacio se produce en la fatalidad
profunda, en lo cerrado y lo incomprensible del oraculo fatal, en lo inexpresable
del mandato a nivel de la segunda muerte. A medida que ese mandato ya no puede
ser sostenido, puesto que nos encontramos ante un dios que no podria dar 6érdenes
insensatas y que viene de hacer que la muerte ya no sea cruel, viene también el a-
mor. El toma ese lugar, llena ese vacio.]

30



Seminario 8: La transferencia... — Clase 7: 11 de Enero de 1961

tiano para que Ifigenia ya no sea suficiente como personaje tragico, y
que haya que doblarla con Erifila. Justificadamente, no simplemente
para que ella {Erifila} pueda ser sacrificada en su lugar, sino porque
ella es la unica verdadera enamorada. Este amor, se nos lo hace terri-
ble, horrible, malvado, trdgico, para restituir cierta profundidad al es-
pacio de la tragedia. Y es también porque este amor, que ocupa bas-
tante la pieza, con Aquiles principalmente, cada vez que se manifiesta
como amor puro y simple, y no como amor negro, amor de celos, es
irresistiblemente comico.

En resumen, aqui llegamos a la encrucijada donde, como sera
recordado en las Ultimas conclusiones de El Banquete, no es suficien-
te, para hablar del amor, con ser poeta trdgico, hay que ser también un
poeta coOmico.

Es en este punto que Socrates recibe el discurso de Agaton. Para
apreciar como lo acoge, era necesario, lo veran en lo que sigue, articu-
larlo con tanta acentuacién como hoy crei que debia hacerlo.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna
de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

68 [mas bella ilustracion. Esta mutacion esta de alguna manera encarnada] — Nota
de DTSE: “La nocién de una mutacion encarnada es una invencion del transcrip-
tor”.

31



	Agatón

